
Note d’intention                 

Pasco Romane‎‎ ‎ 

Le mème se définit par ce qui perdure à travers la répétition du "même". Cette 
homophonie entre "mème" et "même" éclaire sa nature intrinsèque. Richard Dawkins, 
dans Le Gène égoïste (1976), présente le mème comme un « réplicateur culturel » : une 
unité immatérielle qui, à l’instar du gène, se transmet en se modifiant subtilement. Avec 
l'avènement du numérique, ce concept prend corps sous forme d’images, de phrases ou 
de séquences vidéos, largement diffusées et réappropriées sur le web.

La création d’un mème repose sur l’opération de détournement, une recomposition 
d’éléments iconographiques, sonores ou visuels préexistants. Ces productions se 
propagent de manière virale, impulsées par un désir ludique, humoristique ou critique, à 
travers une communauté plus ou moins globale d’internautes.À travers cette multiplication 
infinie permise par les technologies numériques, les mèmes occupent une position 
centrale dans les échanges culturels numériques.
Ici, le geste créatif se dissocie de l’idée d’une œuvre figée : contrairement au graphiste 
qui conçoit une pièce unique destinée à une reproduction identique, le mème est pensé 
pour s’altérer continuellement. Sa valeur réside dans cette plasticité essentielle. Walter 
Benjamin, dans L’Œuvre d’art à l’époque de sa reproductibilité technique, observe que la 
reproduction technique affranchit l’œuvre de son ancrage dans la tradition, la livrant à une 
existence sérielle. Le mème exacerbe cette logique, faisant de la variation une condition 
d’existence.

Chaque mème porte une identité visuelle propre : un choix de typographie, une palette de 
couleurs, une composition particulière. Pourtant, leurs créateurs ne se disent pas 
forcément designers. Souvent dépourvus de formation formelle, ils agissent par instinct, 
par mimétisme, sans mobiliser de savoir théorique graphique.

Et pourtant, leurs gestes sont pleinement ancrés dans le champ du design graphique. La 
hiérarchie visuelle, la lisibilité, la justesse typographique s’y devinent. Paradoxalement, 
ces œuvres cultivent aussi l’imperfection. La police Comic Sans MS, le pixel abîmé par 
des compressions répétées, les couleurs discordantes, la composition approximative hors 
des règles habituelles composent une esthétique du raté, une forme d’art brut 
numérique.Ces créations hors normes et hors codes révèlent un amateurisme revendiqué 
qui devient une signature, un style en soi.

Mon intérêt pour les mèmes numériques s’est construit au fil de ma vie dans l’univers 
d’Internet. Tumblr, YouTube, ces espaces remplie où tout se croise, chaque page 
promettant une nouvelle découverte. Les mèmes y sont partout, comme des marqueurs 
culturels porteurs d’une mémoire collective mouvante. Chaque communauté y développe 
ses propres codes, ses références, son style. J’ai progressivement constitué une collecte 
de ces pièces protéiformes. Ce qui m’interpelle est cette faculté qu’ont les mèmes à créer 
des ponts entre des idées disparates, à révéler une forme d’inspiration qui peut provenir 
de partout, de l’habituelle comme de l’extraordinaire.C’est cette malléabilité qui m’a aussi  
poussée à en produire, dans les groupes de réseaux sociaux ou j'évoquais mais aussi en 
dehors du numérique avec mes amies.

Ma réflexion s’articule autour de plusieurs questions fondamentales : pourquoi le mème, 
malgré son apparence simple, voire volontairement « ratée », parvient-il à transmettre 
autant d’émotions et d’idées, et à rassembler des communautés sur Internet ? Comment 
cette forme graphique, conçue pour être transformée sans cesse, redéfinit-elle la notion 



d’originalité et le geste créatif dans un design en perpétuel mouvement ? En quoi le 
mème s’inscrit-il dans un graphisme du divertissement, et peut-il être considéré comme 
son signe distinctif ? Le mème est-il seulement un objet de distraction, ou peut-il aussi 
devenir un moyen d’expression critique et culturelle ?

Bibliographie 

Kaplan, Frédéric et Nicolas Nova, La culture Internet des mèmes, 
Presses polytechniques et universitaires romandes (PPUR), 2016.

Pascal, Blaise, Pensées, Le Livre de poche, 2008, chap. 
« divertissement ».

Benjamin, Walter, L’Œuvre d’art à l’époque de sa reproductibilité 
technique, Gallimard, 2003.


	Bibliographie

