


INES MARTINS DOS SANTOS
Article de fin d’études

DNMADe 3e année
Mention Design Graphique
Spécialité Édition Multisupports

Effacé.es
Le graphisme comme outil 

des luttes immigrées.



Dans quelle mesure le graphisme 
peut-il être un vecteur de mémoire 
et de revendication des communautés 
immigrées en France depuis la fin 
des années 60 ?



[6] [7]

Le graphisme

des luttes immigrées
comme outil 

S ince the late 1960s, immigration has 
become a central social and cultural 
issue in France, yet immigrant 

communities have long remained under­
represented or misrepresented in mainstream 
media. This paper investigates how graphic 
design can act as a tool of memory, 
representation and political expression 
for these communities.  
Through a visual analysis of graphic 
objects, theoretical studies, interviews 
of designers and case studies, it examines 
the ways in which these visual forms 
construct collective narratives, challenge 
social invisibility, build collective memory 
and finally understand the role and 
responsibilities of graphic designers today. 

Graphic design operates as a powerful 
tool of visibility for marginalized groups, 
enabling them to produce their own 

representations. These visual productions 
act as archives that transmit memory 
and narratives of immigrant trajectories. 
Contemporary practices reveal strong 
continuities with past militant productions 
while redefining the role of the designer 
as a mediator between immigrants and 
the broader public sphere.  

It functions as both witness and actor 
of migrant histories in France. It develops 
ethical, participatory and transcultural 
approaches in order to represent without 
speaking for communities. It contributes 
actively to building a more inclusive visual 
culture and preserving silenced memories.

Keywords : immigration, underrepresentation, 
memory, political expression



[8] [9]

Sommaire
La représentation des communautés immigrées :  
entre invisibilité et affirmation

1.1 Une  « double-absence » : l’invisibilisation 
des immigrants 

1.2 Créer ses propres représentations : une prise 
de parole visuelle

Le graphisme comme outil de mémoire et de cohésion

2.1 Créer des traces visuelles permanentes : le design 
comme archive sensible

2.2 Représenter la minorité dans la majorité

Héritages contemporains : un graphisme transculturel

3.1 Le creuset de créativité des immigrants 

3.2 Les nouvelles formes du graphisme engagé

Interview

Discussion avec Kylab, graphiste

Étude de cas

La marche pour l’égalité et contre le racisme (1983)

Bibliographie

p.12

p.16

p.20

p.26

p.32

p.39

p.14

p.18

p.22

p.23

p.28

p.34

p.19

p.15



[10] [11]

C ’est ce qu’écrivait l’éthnologue 
Colette Pétonnet[2] en 1979 pour 
décrire l’invisibilisation des 

immigrés en France. L’immigration est 
un phénomène social et culturel majeur : 
en 1968, les immigrants représentaient 
environ 6,5 % de la population française. 
Aujourd’hui, ils comptent pour près 
de 10,3 %, selon l’INSEE[3].
Dans un contexte de revendications sociales 
comme les luttes ouvrières, les mobilisations 
anti-racistes et Mai 68, émergent médias 
communautaires, affiches militantes 
et journaux associatifs.  
Parfois vernaculaires, parfois professionnels, 
ils deviennent des espaces graphiques où 
s’expriment lesrevendications, les mémoires 
et les identités des marginalisés. 
Pourtant, aujourd’hui encore, ces 
communautés demeurent invisibilisées 
et sous‑représentées dans les médias 
dominants. Abordé comme un outil d’enga­

gement social et un moyen d’action publique, 
le design graphique a la capacité de 
réinscrire les identités des marginalisés 
dans l’espace public.  
Dans quelle mesure le graphisme peut-il être 
un vecteur de mémoire et de revendication 
des communautés immigrées en France depuis 
la fin des années 60 ?  
Commentles objets éditoriaux peuvent 
participer à la construction d’une mémoire 
collective ?
Pour y répondre, cet article s’intéresse 
aux enjeux de représentation, aux formes 
de mémoire graphique et aux héritages 
contemporains du graphisme engagé.

« On est tous dans 
le brouillard »[1]

[1] Pétonnet Colette, On est tous dans le brouillard, éd. Galilée, 1979
[2] Colette Pétonnet, née le 15 juin 1929 et morte le 5 novembre 2012, 
est une chercheuse française, pionnière de l’anthropologie urbaine 
française.
[3] L’Institut national de la statistique et des études économiques. 
Résultat d’une étude menée en 2021.



[12] [13]

La représentation 

Entre invisibilité et affirmation

des communautés 
immigrées : 



[14] [15]

1.1

1.2

L’invisibilisation des immigrants 

Une prise de parole visuelle

D epuis les grandes vagues 
migratoires du milieu du XXe siècle 
venues d’Espagne, du Portugal, 

ou du Maghreb, la représentation des 
communautés immigrées interroge. 
Si elles occupent une place essentielle 
dans la société française, elles restent 
sous représentées dans l’espace public : 
absences d’images, de témoignages, de lieux 
culturels. Cette invisibilisation contribue 
à les maintenir en marge de la société. 
Pourtant, dès Mai 68, des visuels sont 
créés pour mettre en avant les travailleurs 
immigrés [fig. 1].
L’anthropologue Colette Pétonnet[1] 
observe dans les années 1970 le 
quotidien des habitants du bidonville 
de Champigny‑sur‑Marne[2]. Elle y décrit 
une « double-absence »[3] : celle géogra­
phique, culturelle ou symbolique du pays 
quitté, et celle de leur pays d’accueil 
car peu reconnus. Ils se trouvent ainsi 
dans un entre-deux permanent, privés 
d’un ancrage culturel clair et souvent 
rappelés à leur condition d’immigrés. 

Sans ce sentiment d’appartenance, 
ils deviennent des individus éphémères. 
Leurs habitations, les bidonvilles, sont 
voués à disparaître, et avec eux, toute 
marque de leur passage en France. 
Les traces matérielles deviennent donc 
des témoins tangibles de leur existence.

F ace à l’absence de représentation 
dans les médias dominants, 
les communautés immigrées ont 

ressenti le besoin de créer leurs propres 
supports de communication, des « médias 
identitaires »[4] pour exister dans l’espace 
public. Comme le note le sociologue 
Daniel Dayan[5] : « Il y a toutes sortes de 
rhétoriques identitaires, et de nombreuses 
façons de transmettre les connaissances 
nécessaires à la construction d’une 
communauté »[6]. Les designers participent 
alors à la construction d’espaces 
où il devient enfin possible de produire 
ses propres images et d’établir une 
identité collective. Cette auto-production 
visuelle relève d’un acte politique. 
En créant eux‑mêmes leurs formes 
graphiques, ils décident de s’affirmer 
comme ils l’entendent dans un espace qui 
leur donne peu de visibilité. Le journal 
Sans Frontière[7], est un exemple 
emblématique de cette prise de parole 
visuelle [fig.2]. Conçu par et pour les 
immigrés, il se distingue par des Unes 
directes : photographies militantes, mise 
en page accessible et où les personnes 
mises en avant représentent la diversité 
des profils migrants présents en France. 
Le design graphique, en s’emparant de 
ces traces, devient un outil de visibilité 
et de reconnaissance. 

Comme le rappelle Max Bruinsma[8], 
« le design graphique [...] est le catalyseur 
de la communication publique »[9]. Il dépasse 
la fonction esthétique : il organise les 
signes, hiérarchise les messages et rend 
possible la circulation de récits ignorés.  
Sur les questions migratoires, le graphiste 
se positionne comme médiateur entre 
la société et les personnes marginalisés. 
Son travail est d’utilité publique, symbole 
de cohésion et d’émancipation culturelle.

Une « double-absence » 

Créer ses propres 
représentations

[fig.1] Sérigraphie, L’atelier de l’École Nationale Supérieure 
des Beaux‑Arts de Paris (1968)

[fig.2] Couvertures de Sans Frontière, entre 1979 et 1984

[1] Colette Pétonnet, née le 15 juin 1929 et morte le 5 novembre 2012, 
est une chercheuse française, pionnière de l’anthropologie urbaine 
française.
[2] Le bidonville de Champigny-sur-Marne (années 1960-1970) fut 
l’un des plus grands de France, abritant jusqu’à 14 000 immigrés 
(principalement portugais, maghrébins et espagnols) vivant dans 
une forte précarité.
[3] Terme issu de son ouvrage On est tous dans le brouillard.

[4] Terme utilisé par Daniel Dayan pour désigner les supports créés 
par et pour un groupe minoritaire, qui servent à construire, affirmer 
et transmettre une identité commune en dehors des médias dominants.
[5] Daniel Dayan est un sociologue et chercheur français spécialisé 
dans les médias, les diasporas et la communication.
[6] Dayan Daniel, « Médias et Diasporas », Les Cahiers de Médiologie, 
1997
[7]Hebdomadaire fondé en 1979 et rédigé par des journalistes 
et militants issus de l’immigration. Il couvre l’actualité sociale 
et politique des communautés immigrées en France.
[8] Max Bruinsma est un critique de design néerlandais, éditeur, 
conservateur et éducateur.
[9] Bruinsma Max, « Le design est-il social ? » [2021], dans Graphisme 
en France - Design graphique et société, n°27



[16] [17]

D’abord outil de visibilité, le graphisme 
est aussi support de mémoire : il conserve 
des récits et crée une cohésion culturelle 
en reliant des individus dispersés par 
un langage commun.

Le graphisme comme
outil de mémoire

 et de cohésion



[18] [19]

2.1

2.2

Le design comme archive sensible

Représenter la minorité 
dans la majorité

L a création de ces traces visuelles 
permet aux communautés immigrées 
d’avoir des ancrages matériels 

indispensables à la construction d’une 
mémoire partagée et collective. 
Elles permettent de rassembler et de 
rendre visible. Comme l’explique l’historien 
Benedict Anderson[1][2],  ces productions 
visuelles deviennent des outils de partage 
et de communauté même lorsque les indi­
vidus sont séparés géographiquement. 
Elles constituent des traces historiques 
tangibles, évitant qu’ils ne tombent dans 
l’oubli et permettant leur transmission 
aux générations futures. Il s’agit de ne pas 
oublier les événements passés pour ne pas 
devoir tout recommencer. 
Ces objets graphiques possèdent une fonc­
tion documentaire et sensible. La bande 
dessinée Immigrants[3] [fig.4] illustre 
cette démarche : en reliant témoignages 
personnels et rappels historiques, 
elle ancre dans le réel des trajectoires 

souvent invisibilisées et participe 
à la construction d’une mémoire collective 
durable. Les couleurs, le style de dessin, 
les dialogues propres à chaque histoire 
expriment visuellement la pluralité 
et la singularité des expériences migrantes. 

L’ un des principaux défis rencontrés 
par les communautés immigrées 
en France est de pouvoir s’imposer 

comme une minorité dans la majorité. 
Les médias graphiques jouent alors 
un rôle important : ils constituent 
des micro‑espaces publics où peuvent 
circuler d’autres débats, valeurs et récits. 
Pour autant, ils doivent être aussi capables 
d’être compris au-delà de la communauté 
immigrée, afin de former une « communauté 
symbolique »[1]. Cette dernière n’existe pas 
seulement par la proximité géographique 
et la reconnaissance de son existence, mais 
parce que ses membres s’imaginent liés par 
une histoire et des références communes. 
Les diasporas et groupes immigrés se struc­
turent ainsi autour d’images, de récits 
et de codes visuels partagés, qui relient 
des individus dispersés.
Le design graphique agit ici comme 
un vecteur d’unité symbolique : il devient 
langage partagé au-delà des frontières 
culturelles. C’est par exemple le cas du logo 
« Touche pas à mon pote » [fig.6], un 
mouvement initié en 1985 par SOS Racisme[2]. 
Conçu pour être immédiatement lisible, 
ce signe graphique rassemble immigrés, 
enfants d’immigrés et Français non-immigrés 
autour d’une même cause. 
En donnant à voir la diversité existante 

au sein de la société, ces symboles 
renforcent la capacité des minorités 
à exister dans l’espace public.

Créer des traces 
visuelles permanentes

[1] Anderson Benedict, Imagined Communities, éd. Verso Books, 1983 
[2] Historien irlandais connu pour ses travaux sur le nationalisme 
et la culture de l’Asie du Sud Est. 
[3] Immigrants, coédition bdBoum & Futuropolis, 2010
Ouvrage collectif rassemblant treize témoignages de migrants mis 
en images par treize auteurs de bande dessinée, afin de documenter 
et transmettre la diversité des parcours migratoires contemporains.

[1] Groupes sociaux dont les membres ne se connaissent pas tous 
personnellement mais s’imaginent liés par une histoire, des valeurs 
et des expériences partagées, créant un sentiment d’unité 
et d’appartenance commune.
[2] Association française fondée en 1984, proche des mouvements 
antiracistes issus de la Marche pour l’égalité de 1983.

[fig.4]  Couverture d’Immigrants (2010)

[fig. 6] Logo de SOS Racisme (1985)



[20] [21]

Héritages

Le graphisme devient un support d’identité 
et de mémoire, révélant son potentiel 
d’engagement.  
Héritières de ces initiatives passées, 
les pratiques contemporaines renouent avec 
leurs enjeux tout en réinventant les formes 
de dialogue interculturel.

Un graphisme transculturel 

contemporains : 



[22] [23]

3.1

3.2

Le creuset de créativité 
des immigrants 

P our Jean-Baptiste Meyer[1], le migrant 
est « un marginal sécant »[2], 
c’est‑à‑dire qu’il se trouve 

à l’intersection de deux cultures, deux 
langues, deux histoires et développe 
ainsi une capacité à créer. Cette position 
d’entre‑deux devient motrice. Les designers 
issus de l’immigration, ou travaillant sur 
ces questions, possèdent alors un double 
creuset de créativité. Il leur permet de 
produire des images traduisant des questions 
identitaires, notamment dans le contexte 
social et politique contemporain où les 
notions de nationalité et d’identité 
culturelle sont de plus en plus remises 
en question. 
Le graphisme peut être un outil de mémoire 
actif, ancré dans le présent et s’inspirant 
du passé. Il est difficile de communiquer 
aujourd’hui sur la notion d’immigration 
sans s’inspirer des réalisations passées 
et de la mémoire collective. 
Cette dynamique se manifeste notamment 
de nos jours dans les institutions cultu­
relles, qui commencent à reconnaître 
la richesse de ces productions graphiques. 
Le Palais de la Porte Dorée[3] [fig 7], 
expose affiches, journaux, photographies 
et objets éditoriaux issus des diasporas, 
confirmant la place essentielle de ces 
créations dans l’histoire migratoire 
de la France. Par conséquent, on retrouve 
dans les créations graphiques actuelles des 
morceaux d’histoire migrante, s’inscrivant 
ainsi dans la continuité de ces héritages.

Le design graphique contemporain 
abordant des questions d’identité 
se doit d’être utile, inclusif 

et réfléchi. Les questionnements soulevés 
par les acteurs du passé, professionnels 
ou amateur, s’inscrivent désormais dans 
un paysage médiatique transformé. 
Il ne s’agit pas de parler à la place, mais 
de créer les bonnes conditions pour que 
les récits puissent circuler. Max Bruinsma 
rappelle que le graphisme est « social par 
nature »[1] et qu’il engage une responsa­
bilité éthique qui dépasse la simple 
esthétique. Cette posture comporte donc 
des écueils : appropriation culturelle, 
esthétisation d’un discours militant 
ou effacement des voix concernées. Il faut 
se réinventer, collaborer et innover afin 
de trouver des moyens d’expressions 
capables de parler au plus grand nombre. 
Il existe par exemple le média numérique 
Histoires Crépues[2], qui mobilise vidéos, 
archives et outils graphiques pour 
poursuivre ce travail de transmission 
des mémoires, notamment afro‑descendantes. 
Pour cela il a fallu trouver une 
identité visuelle accessible, des 
formats numériques, pour vulgariser et 
partager ces histoires au plus grand 
nombre. Ce travail inclut donc le fait que 

le designer graphique ne doit pas travailler 
seul, mais être accompagné par des 
spécialistes, chercheurs ou journalistes 
pour prendre en compte tous les facteurs 
que contient l’immigration contemporaine. 
D’autres initiatives cherchent à montrer 
que le graphisme peut devenir un espace 
de co-création, entre designer et immi­
grants pour fabriquer des images. 
De nombreuses associations, comme 
le Collectif des Olieux[3], organisent des 
ateliers participatifs pour créer des visuels. 
Ces démarches témoignent de l’émergence 
d’un graphisme véritablement transculturel, 
qui lie mémoire, éthique et action sociale.

Les nouvelles formes 
du graphisme engagé 

[1] Socio-économiste, Directeur de Recherche, IRD, HDR
[2] Rf. Meyer Jean-Baptiste, « La diaspora est-elle (vraiment) un 
creuset de créativité ? », Hommes & migrations, Cairn.info, 2021
[3] Aussi appelé Musée de l’histoire de l’immigration, Il propose des 
expositions permanentes et temporaires sur les migrations, la mémoire 
collective et les cultures du monde.

[fig.7] Photographie du musée de l’immigration, 2025

[1] Op. Cit.
[2] Média en ligne dédié à la valorisation des histoires et expériences 
des personnes noires et afro-descendantes en France, abordant 
questions sociales, culturelles et mémorielles.
[3] Structure ou collectif dédié à la production et à la diffusion 
de contenus visuels ou graphiques, favorisant la visibilité 
de communautés souvent marginalisées.



[24] [25]

Le graphisme apparaît donc comme 
un témoin autant qu’un acteur 
de la transmission des expériences 

migratoires en France. Il incarne une 
manière de raconter l’exil autrement.
De l’affiche militante des années 1960 
aux projets contemporains, il agit comme 
un langage universel, capable de faire 
exister et de lier des communautés 
dispersées. La pratique du design graphique 
ne doit donc pas chercher à être neutre, 
mais à engager un regard sur le monde. 
Reste alors une question essentielle : 
comment représenter sans parler à la 
place, sans simplifier ni esthétiser 
des vécus complexes ? 
Peut‑on universaliser la question 
de l’immigration sans perdre les spécificités 

culturelles qui en découlent ?
L’enjeu pour le designer d’aujourd’hui 
est peut-être d’inventer des formes 
collaboratives et partagées. À l’image 
de projets comme l’Atlas Subjectif[1], 
qui associent les habitants à la production 
de leurs propres récits visuels, la suite 
pourrait se jouer dans des dispositifs 
où les communautés deviennent co-auteures 
de leurs mémoires.

[1] Annelys de Vet, Subjective Atlases (initiative lancée en 2003)
Projet éditorial et graphique où des habitants ou participants 
cartographient leur territoire selon leurs expériences, souvenirs 
et perceptions personnelles. Ces atlas proposent des représentations 
subjectives des espaces, valorisant les récits individuels et colle
ctifs souvent invisibilisés et constituant un outil de mémoire 
et de cohésion culturelle.

Faire mémoire, 
c’est refuser 
l’effacement.



[26] [27]

Discussion

Annexe 1 : Interview

avec Kylab

K ylab est un graphiste et illustrateur 
de la métropole lilloise. Son travail 
mêle typographie, illustration, 

collages, sérigraphie et bien d’autres 
techniques. L’attention est portée particu­
lièrement sur les motifs, les couleurs 
et signes graphiques inspirés de plusieurs 
cultures, notamment berbères. 
De l’affiche à la fresque, sa pratique 
se distingue par une approche artisanale 
et sensible, où le geste, la matière 
ou le support occupent une place centrale. 

Dans le cadre de mon article consacré 
au rôle du graphisme dans la construction 
de représentations visuelles de l’immigration 
en France, le parcours et la démarche 
de Kylab sont particulièrement intéressants. 
Son travail permet d’éclairer la manière dont 
un designer d’aujourd’hui poursuit ce travail 
de représentation, et comment il utilise 
son art pour porter des messages politiques 
et sociaux. 

Cet entretien, réalisé dans un cadre strictement pédagogique, 
vise à comprendre son processus créatif, ses influences, son 
parcours et la manière dont il conçoit son rôle de graphiste 
au sein du paysage visuel contemporain.



[28] [29]

Mardi 2 décembre 
Discussion sur WhatsApp.
Entretien réalisé par audio, il me salue avant 
de commencer à répondre à mes questions. 

Pouvez-vous me raconter votre 
parcours scolaire et professionnel, 
et les grandes étapes qui vous 
ont conduit à exercer le métier 
de graphiste ?

Kylab :
J’ai d’abord fait un bac ES à Roubaix. 
Ensuite je suis partie en BTS Communication 
des entreprises. C’était la première année 
que ce BTS se faisait à l’IPR, à Roubaix 
et c’est là que j’ai commencé à travailler 
un peu sur les logiciels.  Il faut savoir 
que plus jeune, j’ai toujours été influencé 
par la culture graphique, que ce soit par 
les pochettes d’albums que je reproduisais 
ou les collages que je faisais en grand 
nombre à la maison, tous ont sûrement 
influencé un peu mon travail actuel. 

Après cette étape de BTS, je suis parti 
à la fac. Ça ne m’a pas servi à grand‑chose. 
J’ai donc repris en main mon parcours 
scolaire et je suis 
reparti chez CEPRECO, 
une des seules 
écoles de graphisme 
à l’époque à Roubaix, 
où j’ai fait une 
formation qui mêlait 
packaging,sérigraphie et apprentissage 
des logiciels. C’est là où j’ai vraiment 
développé ma DA, tout doucement, 
mon univers rempli de collages et surtout 
basé uniquement sur le logiciel Illustrator 
qui ne m’a pas quitté depuis presque vingt 
ans. Je suis sorti en 2005, major de promo 
à CEPRECO. J’ai obtenu mon diplôme 
de graphiste-infographiste homologué par 
la chambre de commerce de Lille et j’ai 
commencé en agence par la suite. Ce n’était 
pas du tout mes valeurs, ça ne correspondait 
pas à mon éthique donc je me suis mis 
en freelance par la suite. 

Ce qui m’a conduit à exercer le métier 
de graphiste, c’est surtout cette volonté 
de faire du visuel et d’exprimer aussi 
beaucoup de choses, beaucoup d’idées 
plutôt via du print qu’à l’oral.

Comment définiriez-vous votre 
univers visuel ?

Kylab : 
Mon univers visuel, je le considère comme 
un mode d’expression, que ce soit politique 
ou sentimental. Ce sont des idées qui me 
traversent l’esprit assez vite, que ce soit 
sur ce qui se passe dans le monde ou sur 
ce qui se passe dans notre région. 
Il s’agit surtout de questions humanistes 
via des mots courts et via surtout un assem­
blage d’éléments graphiques. C’est‑à‑dire 
que je crée encore à l’ancienne : papier, 
crayon, scanner et ensuite je fais mes 
assemblages et mes collages visuels 
via Illustrator. Donc l’univers visuel, 
je le définirais comme coloré et conscient.

Quelle place diriez-vous qu’occupent 
vos origines et votre héritage culturel 
dans votre travail ?

Kylab : 
Au début c’était un peu timide parce qu’il 
y a cette volonté de s’affirmer, de montrer, 
en tout cas d’exprimer, d’où je viens, sans 
avoir vraiment l’avoir connu. 

En ayant découvert 
assez tard la région 
d’où je viens, 
la Kabylie, en Algérie, 
je me sentais peut‑être 
pas encore assez 
légitime pour pouvoir 

appliquer des choses que je n’avais que 
vues ou entendues. Le fait d’y avoir mis 
les pieds, d’y avoir travaillé et d’avoir 
eu des connexions avec l’Algérie, que 
ce soit en terme de graphisme, en terme 
de culture, de  sport ou juste par la beauté 
des paysages. C’est à ce moment-là que 
je me suis senti plus légitime pour utiliser 
des codes, que ce soit l’alphabet tifinagh, 
l’arabe que je ne connais pas beaucoup mais 
que j’aime beaucoup pratiquer en termes 
typographiques. 

Aujourd’hui mes origines représentent 
peut‑être 50% de ma création parce que 
je ne peux pas avancer sans exprimer cela 
dans mon graphisme, c’est trop important, 
surtout dans la région dans laquelle on vit, 
où il y a un héritage de l’immigration 
maghrébine très fort.

Pensez-vous que le graphisme peut 
jouer un rôle dans la préservation 
et la transmission des mémoires 
histoires migrantes ?

Kylab : 
Oui effectivement, je pense que le graphisme 
a un rôle à jouer dans la préservation 
et la transmission des mémoires immigrantes 
parce qu’aujourd’hui, l’image prend une 
grande partie de notre vie. Que ce soit 
par les réseaux, par l’affichage extérieur, 
par la publicité, on est confronté à des 
images constamment. Donc, si on peut 
insuffler justement ce côté culturel, 
graphique et patrimonial des pays d’où 
l’on vient dans nos créations, pour générer 
des inspirations et faire en sorte que 
quelque chose reste, c’est important. 
Que ce soit par l’impression, par le fait 
d’avoir des créations un peu partout : 
chez des gens inconnus lors des marchés, 
lors de possibilités de travail sur des 
festivals etc, insuffler au moins une partie 
de notre héritage culturel, je crois que 
c’est primordial parce que ce sont vraiment 
des traces qui restent longtemps. 
Aujourd’hui, il y a encore des livres sur 
l’héritage culturel des luttes, que ce soit 
dans les grosses périodes décoloniales 
que durant des conflits internes (comme 
je pense, en France, Mai 68). 
Je crois que c’est important parce 
qu’aujourd’hui il y a beaucoup d’ouvrages 
qui collectent ces images-là et qui sont 
encore vecteurs de transmission.

Est-ce que vous considérez votre travail 
comme une forme de prise de position 
ou d’engagement ?

Kylab : 
Oui, je crois qu’aujourd’hui mon travail 
est une prise de position parce que c’est 
parfois dangereux dans notre métier 
où justement tout est lissé, tout est propre, 
tout n’est que graphisme limite éphémère 
et non pérenne, de prendre position via 
des messages. C’est d’utilité publique. 
Il faut contrer aussi certaines idées. 
Tout le monde ne peut pas avoir la même 
vision des choses, mais la mettre en page, 
la mettre en visuel, je trouve ça trop 
important. Parce que de nos jours, sans 
engagement, on n’avance pas.

« Mon univers visuel est un 
mode d’expression, à la fois 
politique et sentimental. »

Différents travaux de Kylab, publiés sur Instagram.



[30] [31]

Pensez vous que le design graphique 
peut être un outil de résistance 
culturelle ? Si oui, de quelle manière ?

Kylab : 
Oui, effectivement, le design graphique, 
c’est un outil de résistance culturelle. 
Ça rejoint un peu l’autre question. C’est 
comme toute autre forme d’art. Le graphisme 
aujourd’hui est trop important notamment 
à cause du nombre de visuels qu’on voit 
au quotidien. Dès qu’il y en a un qui 
sort du lot parson message, par sa prise 
de position ou par ses couleurs, il y a 
vraiment une volonté de résister 
et de transmettre des messages engagés 
et justement qui font 
partie de cette volonté 
politique de résistance. 
Donc de quelle manière ? 
Comment l’exprimer ? 
Je ne saurais dire, 
mais je crois que c’est 
par l’impression. Imprimer, montrer, coller. 
Il y a plusieurs écoles, mais moi je crois 
que je fais partie de l’école où on part 
plutôt du point de vue envahissement 
de l’univers visuel pour marteler des 
messages de résistance.

Y a-t-il des artistes, collectifs 
ou initiatives citoyennes qui vous 
inspirent particulièrement dans le 
graphisme engagé ?

Kylab : 
Il y en a tellement ! Des initiatives 
citoyennes comme les journaux de quartier, 
les collectifs de luttes comme Formes des 
luttes, l’AFPS pour la Palestine et toute 
cette vieille école Grapus des années 70/80, 
qui n’utilisait que quelques mots pour avoir 
un impact visuel très important. Il y en 
a tellement. Mais en citer là, maintenant 
c’est compliqué.

Comment imaginez-vous l’avenir 
du design graphique engagé ? 
Quels en seront selon vous 
les enjeux principaux ?

Kylab : 
Pour finir, je crois que l’avenir du design 
graphique engagé a encore de beaux jours 
devant lui. 
Au vu de ce qui se passe dans le monde 
et au vu des conflits actuels, je crois que 
justement les regroupements de collectifs 
sur les réseaux où il y a une collecte 
d’affiches, une collecte d’images visuelles 
qui sont retranscrites avec des styles bien 

spécifiques, je pense 
que ça n’a pas fini 
d’exister. Et aujourd’hui, 
pouvoir transmettre via 
des collectifs, intégrer 
des visuels d’artistes 
différents, via des PDF 

gratuits pour impression, je crois qu’on 
atteint un niveau d’unité et de transmission 
via le print qui est infini. Il n’y a pas trop 
de limites, au contraire, ça ne va que 
continuer parce que les réseaux sociaux 
font partie aujourd’hui d’une grande partie 
de la diffusion de ces messages. 
Donc, pour en revenir aux enjeux principaux. 
Je crois qu’il faut surtout avant tout, avant 
de créer et avant d’essayer de synthétiser 
des messages pour la lutte, s’intéresser, 
être ouvert et écouter tout ce qui se passe 
en termes politiques ; que ce soit par 
les infos et les bons médias, afin d’ensuite 
essayer de les ingérer pour en tirer 
l’essence et une synthèse.

« Sans engagement,  
on n’avance pas. »

« Il faut d’abord écouter, 
s’informer, comprendre, 
avant de créer. »

Affiche réalisée par Kylab pour les flotilles en direction de Gaza



[32] [33]

La marche pour l’égalité

Annexe 2 : étude de cas

E ntre le 15 octobre et le 3 décembre 
1983, la France est traversée par 
une série de manifestations devenues 

historiques : la Marche pour l’égalité 
et contre le Racisme. 
De Marseille à Paris, cette mobilisation naît 
après la blessure par balle par un policier 
de Toumi Djaïdja dans la banlieue lyonnaise. 
Dans un contexte politique particulier, 
la gauche au pouvoir étant porteuse 
d’espoirs, mais en parallèle une montée 
inquiétante du Front National, cette marche 
constitue la première grande mobilisation 

antiraciste menée par des jeunes issus 
de l’immigration. 
Ce moment est essentiel pour comprendre 
comment le graphisme devient un langage 
politique produit par et pour des commu­
nautés marginalisées. Il permet de rendre 
visibles leurs revendications et de 
construire leur mémoire collective. 
L’étude se portera ici sur deux productions 
graphiques liées à la marche : un reportage 
photographique argentique d’Amadou Gaye 
(1983) et une planche de la bande dessinée 
Les Mohamed de Jérôme Ruillier (2011).

et contre le racisme (1983)



[34] [35]



[36] [37]

Amadou Gaye[1] photographie les 
manifestations de Strasbourg 
et de Paris en noir et blanc, un choix 

qui permet de donner pleinement cette 
dimension documentaire brute et urgente. 
Le cadrage des photos met au premier plan 
les pancartes qui montrent les visuels 
créés spécialement pour cet événement : 
messages manuscrits, slogans, dessins, 
affiches etc. La présence de ces supports 
d’expression insiste sur la portée politique 

de la manifestation et le rôle du visuel 
comme outil de cohésion et de contestation.
Photojournaliste pour le journal Sans 
Frontières[2], Amadou Gaye documente 
alors la réalité des immigrés en France. 
Ses clichés deviennent alors des 
archives historiques.

P resque trente ans plus tard, 
Jérôme Ruillier[3] propose dans 
Les Mohamed[4] une relecture graphique 

des mémoires immigrées en France. Inspirée 
du documentaire de Yamina Benguigui, 
Mémoires d’immigrés[5] sorti en 1997, 
la bande dessinée adopte un style 
épuré, proche du dessin de jeunesse. 
Les personnages animalisés, les formes 
simples et la sobriété visuelle ont pour 
but d’universaliser le propos, afin que 
chacun puisse s’identifier à ces récits. 
Il réussit ici à produire une archive 

sensible et accessible, capable d’agir 
comme un outil de médiation mémorielle. 
La marche de 1983 apparaît ici non plus 
dans sa dimension journalistique, mais 
comme un récit transmis, mis en images 
et réinterprété.

Documenter la lutte en direct 

Réinterpréter la mémoire 

C es deux œuvres illustrent deux 
temporalités de la mémoire graphique. 
En 1983, les images d’Amadou Gaye 

révèlent la dimension immédiate et militante 
des manifestations. Elles saisissent sur 
le moment un évènement politique et social. 
Aujourd’hui, Jérôme Ruillier effectue une 
lecture historique. Il rassemble des témoi­
gnages, des traces et récits du passé 
et en propose une relecture visuelle pour 
participer à la construction d’une mémoire 
collective. Les deux visuels témoignent 
donc de la même lutte mais par des moyens 
différents, relatifs  à l’époque à laquelle 
ils ont été produits. 
Par ailleurs, les deux productions se 
répondent. Elles révèlent que les visuels 

militants du passé alimentent les créations 
contemporaines. La BD s’appuie sur 
la photojournalistique comme mémoire 
visuelle pour effectuer une continuité 
graphique entre deux époques. 
Ici, ces visuels renforcent l’idée que 
le graphisme est un outil efficace pour 
documenter, transmettre, revendiquer et 
surtout créer un récit collectif capable 
de traverser les générations. Ils illustrent 
concrètement le rôle du graphiste comme 
médiateur entre histoire, identité et so­
ciété. Qu’il soit spontané ou professionnel, 
devient un outil de lutte, de récit et 
d’unification symbolique.

Faire mémoire : une mission  
intergénérationnelle

[1] Photojournaliste franco-sénégalais ayant travaillé pour 
Sans Frontière.
[2] Journal créé en 1979, consacré aux questions d’immigration, 
aux luttes antiracistes et aux droits des travailleurs étrangers 
en France ; il devient l’un des principaux médias d’expression 
des communautés immigrées dans les années 1980.

[3] Auteur et illustrateur de bande dessinée français.
[4] Publié en 2011, Les Mohamed est une bande dessinée 
de Jérôme Ruillier adaptée du documentaire Mémoires d’immigrés ; 
elle retranscrit les témoignages de travailleurs immigrés maghrébins
[5] Documentaire en trois volets réalisé par Yamina Benguigui, 
recueillant les témoignages de plusieurs générations d’immigrés 
maghrébins en France.



[38] [39]

Bibliographie
Ouvrages : 
Pétonnet Colette, On est tous dans le brouillard, éd. Galilée, 1979

Anderson Benedict, Imagined Communities, éd. Verso Books, 1983

Immigrants, coédition bdBoum & Futuropolis, 2010
[Récits de Christophe Dabitch / Textes de Marianne Amar, Marie-Claude Blanc-Chaléard, 
Liêm-Khê Luguern, Gérard Noiriel, Philippe Rygiel et Michelle Zancarini-Fournel / Dessins 
d’Étienne Davodeau, Christian Durieux, Benjamin Flao, Manuele Fior, Christophe Gaultier, 
Simon Hureau, Étienne Le Roux, Kkrist Mirror, Jeff Pourquié, Diego Doña Solar, Troub’s, 
Sébastien Vassant]

Sattouf Riad, L’Arabe du Futur, éd. Allary, 2014

Ruillier Jérôme, Les Mohamed, éd. Sarbacane, 2011

Sitographie : 
Dayan Daniel, « Médias et Diasporas », Les Cahiers de Médiologie, Cairn.info, 1997,  
[consultation le 11 septembre 2025] :
https://shs.cairn.info/revue-les-cahiers-de-mediologie-1997-1-page-91?lang=fr

Meyer Jean-Baptiste, « La diaspora est-elle (vraiment) un creuset de créativité ? », 
Hommes & migrations, Cairn.info, 2021, [consultation le 11 septembre 2025] :
https://shs.cairn.info/revue-hommes-et-migrations-2021-1-page-127?lang=fr&tab=texte-
integral

Lacroix Samuel, « Philosopher avec “L’Arabe du futur”, de Riad Sattouf », Philosophie 
magazine, 29/11/22, [consulté le 25 septembre 2025] : 
https://www.philomag.com/articles/philosopher-avec-larabe-du-futur-de-riad-sattouf

Cabanes Bruno, « “L’Imaginaire national” de Benedict Anderson », L’Histoire, n°488, octobre 
2021, [consulté le 2 octobre 2025] : 
https://www.lhistoire.fr/classique/%C2%AB-limaginaire-national%C2%A0%C2%BB-de-benedict-
anderson

Bouillon Hélène, « Les Mohamed, de Jérôme Ruillier », Musée de l’histoire de l’immigration, 
[consulté le 12 novembre 2025] :
https://www.histoire-immigration.fr/collections/les-mohamed-de-jerome-ruillier

« Marche pour l’égalité et contre le racisme, reportage photo d’Amadou Gaye », 
Musée de l’histoire de l’immigration, [consulté le 12 novembre 2025] :
https://www.histoire-immigration.fr/collections/marche-pour-l-egalite-et-contre-le-racisme-
reportage-photo-d-amadou-gaye



[40] [41]

« 1983. La Marche pour l’égalité des droits et contre le racisme », Musée de l’histoire 
de l’immigration, [consulté le 12 novembre 2025] :
https://www.histoire-immigration.fr/integration-et-xenophobie/1983-la-marche-pour-l-
egalite-des-droits-et-contre-le-racisme

« Immigrants », Musée de l’histoire de l’immigration, [consulté le 12 novembre 2025] :
https://www.histoire-immigration.fr/des-ressources-pour-enseigner/bibliographies-
filmographies/immigrants

« Les médias et Marche pour l’égalité et contre le racisme de 1983 », Musée de l’histoire de 
l’immigration, [consulté le 12 novembre 2025] :
https://www.histoire-immigration.fr/integration-et-xenophobie/les-medias-et-la-marche-
pour-l-egalite-et-contre-le-racisme-de-1983

« Affiches / Flyers », Collectif des Olieux, [consulté le 25 novembre 2025]
https://olieux.herbesfolles.org/category/affichesflyers/

« La presse des travailleurs.ses maghrébin.es en France », Agitations, 9 novembre 2021, 
[consulté le 25 novembre 2025] :
https://agitationautonome.wordpress.com/2021/11/09/la-presse-des-travailleur%C2%B7ses-
maghrebin%C2%B7es-en-france/

« Benedict Anderson », Wikipédia, [consulté le 26 novembre 2025] : 
https://fr.wikipedia.org/wiki/Benedict_Anderson

« Daniel Dayan », Wikipédia, [consulté le 26 novembre 2025] : 
https://fr.wikipedia.org/wiki/Daniel_Dayan

Revues : 
Bruinsma Max, « Le design est-il social ? » [2021], dans Graphisme en France - Design 
graphique et société, n°27, 

Documentaires
Yamina Benguigui, « MÉMOIRES D’IMMIGRES L’HERITAGE MAGHREBIN un documentaire de 
Yamina Benguigui (extrait 01) », 2014, 5 min 57 [Vidéo en ligne], [consultation le 26 
novembre 2025] : 
https://www.youtube.com/watch?v=NgHh3hXtnnw

Études : 
« Immigrés et descendants d’immigrés en France » [2023], INSEE Références



[42] [43]

Cet article a été écrit avec les typographies 
Exposure Italic Trial et ABC Diatype Semi-Mono 
Unlicensed Trial et a été achevé d’imprimer 
à l’ÉSAAT Roubaix en janvier 2026.

Je tiens à remercier mes professeurs,
notamment Mme Latournerie, Mme Damiens, 
M.Sion et Mme Mouvaux, pour leurs conseils.
Je remercie également ma famille et mes 
amis pour leur soutien lors de mon travail 
de réflexion et d'écriture.
Je tiens également à remercier Kylab pour 
sa disponibilité et le temps accordé lors 
de notre échange.



[44]


